Quarterly Research Journal "Al-Qudwah", Volume 02, Issue 04, Oct-Dec 2024



### **AL-OUDWAH**

ISSN(P): 2959-2062 / ISSN(E): 2959-2054

https://al-qudwah.com



# ضعيف حديث اور امام شافعي رحمة الله عليه كانقطه نظر: تحقيقي وتجزياتي مطالعه

# Imam Shafi's Approach to Zaeef Hadith: A Research and Analytical Study

#### **ABSTRACT**

The sayings of the Prophet Muhammad (PBUH) serve as a cornerstone of Islamic teachings, elucidating the Quran and shaping the practical framework of the faith. To preserve these sacred traditions in their pristine form, the early scholars of Hadith (Muhaddithin) devoted immense effort and established a rigorous methodology. This methodology meticulously evaluated each narration based on its chain of transmission (sanad) and textual content (matn), ensuring that no spurious or fabricated narration infiltrated the corpus of Islamic knowledge. This process included scrutinizing the authenticity of the narrators, examining their reliability, and conducting a profound analysis of the text's meanings—a testament to their unparalleled diligence and scholarship. In their classification of Hadith, the scholars delineated various categories, among which the Zaeef (un authentic) Hadith is identified by deficiencies such as a weak narrator, a broken chain of transmission, or other flaws compromising its reliability. Regarding such narrations, the Muhaddithin adopted a cautious stance, as the foundations of religious rulings cannot be built upon sources of uncertain authenticity. Imam Shafi'i (RA) articulated a nuanced perspective, asserting that while Zaeef Hadith holds no place in core tenets or obligations of faith, it may be employed under specific conditions in matters of virtuous deeds (fadail al-a'mal). This judicious approach underscores the delicate balance required in the acceptance or rejection of weak narrations. The significance of this subject becomes even more pronounced in contemporary times, where differences among Islamic schools of thought often stem from the acceptance or rejection of Zaeef Hadith. This research endeavors to explore the concept of weak Hadith, its principles of application, and Imam Shafi'i's viewpoint, aiming to provide a balanced and scholarly understanding of this pivotal issue.

**Keywords:** Zaeef Hadith ,Imam Shafi, Mursal Hadith, Virtous Deeds(Fazail Aamal), Qayas

#### \*Correspondence Author:

**Dr. Muhammad Zahid Zaheer Iqbal\***Lecturer, Department of Hadith, The Islamia University of Bahawalpur.

#### **AUTHORS**

Dr. Muhammad Zahid
Zaheer Iqbal\*
Lecturer, Department of
Hadith, The Islamia
University of Bahawalpur:
zahid.zaheer@iub.edu.pk

Bilqees Faiz\*\*
Ph.D Scholar, The Islamia
University of Bahawalpur:
<a href="mailto:hlashari023@gmail.com">hlashari023@gmail.com</a>

<u>Date of Submission:</u> 17-11-2024 <u>Acceptance:</u> 09-12-2024 <u>Publishing:</u> 15-12-2024

Web: https://al-qudwah.com/ OJS: https://al-qudwah.com/ index.php/aqrj/user/register e-mail: editor@al-qudwah.com

اسلامی شریعت کی اساس قر آن و سنت کے مقد س سرچشموں پر ہے، اور ان ہی کی روشنی میں تمام فقہی اصول اور شرعی احکام ترتیب دیے گئے ہیں۔ امتِ مسلمہ کے عظیم علماء نے سنتِ رسول عَلَّا اَللَّا اِللَّا اَللَّهُ کَا کُو علمی اور فقہی حوالوں سے محفوظ کرنے کے لئے اپنے شب وروز صرف کیے، جس میں علم حدیث کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ علم حدیث میں مختلف اقسام کی تقسیم، جیسے صحیح، حسن، اور ضعیف حدیث، نہ صرف اس علم کی عظمت و گہرائی کو ظاہر کرتی ہے بلکہ اس کے فنی اور اصولی پہلوؤں پر بھی روشنی ڈالتی ہے۔

امام شافعی رحمہ اللہ، جنہیں "ناصر ُ الحدیث " کالقب بھی دیا گیا، نے اصولِ حدیث اور فقہ کی ترتیب و تدوین میں گراں قدر خدمات انجام دیں۔
ان کا نقطہ نظر اور فکر اسلامی علمی دنیا میں سنگِ میل کی حیثیت رکھتا ہے، خصوصاً ضعیف حدیث کے حوالے سے ان کاموقف ایک علمی بنیاد فراہم
کرتا ہے جس سے دین کے احکام کی اصل روح بر قرار رہتی ہے۔ ضعیف احادیث کی علمی حیثیت اور ان کے استعال کے ضوابط کو امام شافتی "نے نہایت حکمت اور دانش مندی سے واضح کیا ہے، جس میں ان کی عمیق بصیرت اور علمی ذوق کا اظہار ہوتا ہے۔

زیرِ نظر تحقیق میں امام شافعی گاضعیف حدیث سے متعلق افکار و نظریات کا ایک تجزیاتی جائزہ پیش کیا جائے گا۔اس میں یہ وضاحت کی جائے گی کہ کس طرح ان کی علمی بصیرت نے ضعیف احادیث کے استعمال میں اعتدال اور احتیاط کا درس دیا اور کس حد تک ان کے اصول فقہی مسائل میں ضعیف حدیث کے اطلاق پر اثر انداز ہوئے۔

## امام شافعي كانتعارف

امام شافعی گاپورانام محمد بن ادریس بن عباس بن عثان بن شافع بن سائب بن عبید بن عبد بزید بن ہاشم بن مطلب بن عبد مناف ہے 3۔ آپ کانسب قریش کے معروف قبیلے سے ماتا ہے اور اسی وجہ سے آپ کو قریشی النسب مانا جاتا ہے۔ امام شافعی 150 ہجری (767 عیسوی) میں غزہ کے مقام پر پیدا ہوئے، جو کہ اس وقت شام کا حصہ تھا، اور بعد میں مکہ مکر مہ منتقل ہو گئے جہال ان کی ابتدائی تعلیم و تربیت ہوئی۔ آپ کا خاندان علمی و دینی حلقوں میں احترام رکھتا تھا۔ 4

Imam Dhahbi, Seer al-Iqal al-Nabalah, Al-Risalah Institute, Beirut, vol. 10, p.

<sup>2</sup> الحافظ الذهبي: سير اعلام النبلا، جلد 10 صفحه 5، مطبوعه موسية الرسالة بيروت لبنان 1401هـ/1981ء

Al-Hafiz al-Dhahabi: Seer al-Ilaam al-Nabla, Volume 10, page 5, published by Mossat al-Rasalah, Beirut, Lebanon, 1401 AH/1981.

<sup>3</sup> خطیب بغدادی، تاریخ بغداد جلد 2 صفحه 57

Khatib al-Baghdadi, History of Baghdad, Dar al-Kitab al-Arabi, Volume 2, page 57

4 ابن كثير ، البدايه والنهايه ، ج 10 ، ص 256

Abn-Kathir, Al-Badaiya Wal-Nahiya, Urdu Bazar MA Jinnah Road, Karachi, Vol. 10, P. 256.

<sup>1</sup> امام ذهبي، سير اعلام النبلاء، مؤسسه الرساله، بيروت، ج10، ص 5

امام شافعی نے ابتدائی تعلیم مکہ مکرمہ میں حاصل کی۔ غیر معمولی ذہانت کے مالک ہونے کی وجہ سے، انہوں نے کم عمری ہی میں قر آن کریم حفظ کر لیا اور حدیث اور فقہ کی تعلیم کی جانب رغبت پیدائی۔ ان کی علمی تربیت میں امام مالک بن انس گا کر دار نہایت اہم رہا، جن سے انہوں نے مدینہ میں "الموطا" سمیت دیگر حدیثی و فقہی علوم کی تعلیم حاصل کی۔ اس کے علاوہ انہوں نے امام محمد بن حسن شیبانی سے کو فہ میں بھی علم حاصل کیا، جو کہ امام ابو حنیفہ آئے شاگر دیتھے۔ ان دونوں عظیم اساتذہ کے زیر سابیہ امام شافعی نے علم حدیث اور علم فقہ میں گہری بصیرت حاصل کی۔

امام شافعی کو اسلامی تاریخ میں علم فقہ واصول میں ایک منفر د مقام حاصل ہے۔ انہوں نے فقہی اصول مرتب کیے اور ان کا مکتبِ فکر "شافعی فقہ"

کے نام سے مشہور ہوا۔ آپ نے پہلی مرتبہ اصول فقہ کو ایک مربوط اور منظم انداز میں مرتب کیا، جو کہ بعد میں آنے والے تمام فقہاء کے لیے
ایک رہنمااصول ثابت ہوا۔ ان کی مشہور تصنیف "الرسالہ" اصول فقہ پر اولین کتب میں شارکی جاتی ہے، جس میں انہوں نے قر آن وسنت کو
سیجھنے کے اصول وضع کیے ہیں۔ 6

### علمی اسفار

امام شافعی جین سے ہی مختلف امتحانات سے گزرتے رہے۔ بعض روایات میں ہے یمن اور بعض میں عسقلان میں پیدا ہوئے، اور والد کے سائے سے محروم ہونے پر والدہ نے آپ کو مدینہ منورہ بھیج دیا کہ شاید وہ محفوظ رہیں اور علم کی راہوں میں کامیاب ہوں۔ قدرت نے آپ کے دل میں علم کی ایسی لگن اور شوق پیدا کر دیا کہ نہ صرف علم حاصل کیا بلکہ تیر اندازی میں ایسی مہارت حاصل کی کہ کوئی تیر خطا نہیں جاتا تھا۔ زندگی تنگ دستی میں گزرتی، یہاں تک کہ معلم کو فیس اداکرنے کی استطاعت بھی نہ رکھتے تھے۔ لیکن علم کی پیاس اتنی شدید تھی کہ جب دو سرے طلبا کو پڑھایا جاتا تو آپ وہی سن کریاد کر لیتے اور بعد میں انہیں سبق دہر انے میں بھی مدود سے سال کی عمر میں قرآن مجید حفظ کر لیا اور مہجد میں علماء کی صحبت اختیار کرلی، جہاں مسائل کویاد کرنا آپ کا محبوب مشغلہ بن گیا۔ آپ کو کاغذ میسر نہ تھاتو دفاتر کی ردی سے کاغذا تھاتے اور اس پر اپنے اسباق لکھ کیا کرتے۔ پندرہ سال کی عمر میں فتو کی دینا شروع کر دیا۔ امام مالک گی شہرت سن کر آپ کے دل میں ان سے علم حاصل کرنے کاشوق پیدا ہوا۔ اس جذبے سے آپ نے مؤطا امام مالک کسی سے عار تا لے کر حفظ کر ڈالا، اور پھر مکہ کے حاکم سے مدینہ کے حاکم کے نام ایک تحریر لکھوائی جے لیا کہ کر عدم کی مدینہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آ

Hafiz al-Dhahbi, Seer al-Ilaam al-Nablah, Volume 10, page 11, published by Mossat al-Rasalah, Beirut, Lebanon, 1401 AH/1981.

Imam al-Zhabi, Seer al-Iqal al-Nabalah, Al-Risalah Institute, Beirut, vol. 10, p. 5

<sup>7</sup>امام شافعی، محمد بن ادریس، کتاب الرساله ، (متر جم: مولانامفق امحد )، قر آن محل، کراچی، ص 13؛ مناقب شافعی للرازی، ص80

Imam Shafi'i, Muhammad bin Idris, Kitab al-Risalah, (Translator: Maulana Mufti Amjad), Qur'an Mahal, Karachi, p. 13; Manaqib Shafi'i Lal Razi, p. 80

<sup>5</sup> حافظ الذہبی، سیر اعلام النبلا، جلد 10 صفحه 11 ، مطبوعه موسية الرسالة بيروت لبنان 1401ه / 1981ء-

<sup>6</sup> امام ذهبي، سير اعلام النبلاء، مؤسسه الرساله، بيروت، ج10، ص

جب مدینہ پنچے قو حاکم مدینہ نے کہا کہ امام مالک کے دروازے پر جاناتو میرے لیے ایک بڑاامتحان ہے، مگر آپ کی سفارش قبول کر لی۔ امام مالک کے در پر پنچے تو باند کی دروازے پر آئی اور پیغام من کر واپس گئی، پھر آکر کہا کہ اگر مسئلہ پو چھنا ہے تو لکھ کر چھیبیں ورنہ مخصوص دن ملا قات کے لیے آئیں۔ جاکم مدینہ نے امام کو تحریر بھیبی، اور امام نے مجمد بن ادر ایس شافعی کی گفتگو من کر ، جو علمی جو ش اور اخلاص ہے بھر پور تھی، فرمایا کہ سجان اللہ! علم رسول شکھیلی تا اس سفارش کا محتاج ہونے لگا ہے۔ انہوں نے جھے فرمایا کہ اے تحمد شافعی: خدا ہے ڈرنا اور معاصی ہے اجتناب کرنا۔ یہ تہمارے نور کو زائل نہیں ہونے دے گا۔ جو اللہ نے تہمارے اندر نور رکھا ہے۔ تو انہوں نے جھے فرمایا کہ تم ایسے شخص کو ساتھ لاؤ جو تہمارے لیے موطا پڑھ سکتا ہو تو بیس نورہ و خظ پڑھ لیتا ہوں چنانچے میں دو سرے دن حاضر ہوا موطا کی قراءت کی ابتدا کی۔ پھر میں نے قراءت بند کرنے کا ارادہ کیا ہے اس خیال ہے کہ آپ کو تنگی قلب لاختی نہ ہو لیکن امام کو میرے پڑھے نے کی خوبی نے تنجب میں ڈال دیا تھا فرمایا مزید پڑھو۔ غرض تھوڑے بی کو حص میں میں نے موطا کو ختم کر لیا اور پھر میں نے مدینے میں اقامت اختیار کرلی۔ پہل میں انگلہ میں ایک احتمال ہوا میں بڑی تگلہ سے کی حالت میں تھا۔ امام ملک کا انتقال ہوا میں بڑی تگلہ سے کی حالت میں تھا۔ امام کو میر میں تکھا کہ ان لوگوں میں ایک شخص ہے جس کو مجمد اصور کی کو شش کی اور تحریر میں لکھا کہ ان لوگوں میں ایک شخص ہے جس کو مجمد میں ایک میں ایک شخص ہے جس کو تحد بات کا مظاہرہ کیا تھر نے میں رکھنا چا ہے تیں تو کو سے تیں دیس تو نو کی کو شش کی اور تحریر میں تکھا کہ ان لوگوں کو ہمراہ عراق کو ان ہیں ایک سے تھر ف میں رکھنا چا ہیں تو تھر ف میں رکھنا چا ہے تیں تو تھیں۔ ان لوگوں کو ہمراہ عراق کو ان کو ایں اور ان کیا یا۔

امام شافعی عراق پنچے دوسال قیام کیا۔ اپنی ایک کتاب جس کانام" الحجۃ "رکھااس اقامت میں تصنیف کی پھر دوسری دفعہ بغداد میں 179 ہجری دوبارہ تشریف لائے اس مرتبہ صرف ایک ماہ قیام کیا۔ پھر یہاں سے مصر جاکر مستقل قیام فرمایا۔ مصر ہی میں آپ نے اپنی دوسری کتاب تصنیف کی۔ داویوں کا بیان ہے کہ امام شافعی کے ہمراہ جو نو شخص لائے گئے تھے دشید نے انہیں قتل کر وادیا اور شافعی اپنی ججت اور محمہ بن حسن کی شہادت کی بناپر چھوٹ گئے۔ آپ نے جو ججت پیش کی اس کی بیہ صورت ہوئی کہ امام شافعی پنی خالات سے بغاوت کا الزام تھا۔ اس سلط میں امام شافعی نے رشید کو مخاطب کیا یا امیر المومنین آپ ایسے دو شخص کی متعلق کیا فرماتے ہیں ایک وہ شخص جو مجھ کو اپنا بھائی خیال کر تا۔ دوسر اوہ شخص جو مجھ کو اپنا بھائی خیال کر تا۔ دوسر اوہ شخص جو مجھ کو اپنا بھائی خیال کر تا ہے۔ امام شافعی نے فرمایا اپنا فلام خیال کر تا ہے۔ امام شافعی نے فرمایا دیس سے اور ہم بنو مطلب ہیں تو آپ عباس ہیں۔ آپ ہم کو اپنا فلام خیال کر تے ہیں اور وہ ہمیں غلام تصور کرتے ہیں اور دوسری طرف محمہ بن ابن حسن شیبانی کی شہادت کی سے صورت پیش آئی۔ کہ امام شافعی نے درشید کے سامنے بہنچ کر جب محمہ ابن حسن شیبانی کو دیکھا تو آپ کو ان سے کچھ انس محسوس ہوا۔ اس لیے کے مام مجموس ہوا۔ اس لیے کہ علم بھی علاء کے در میان ایک نبی دشتہ داری کا اثر رکھتا ہے۔

خلاصہ بیہ کہ امام شافعی نے فرمایا کہ قاضی محمہ بن حسن بھی ان امور کو جانتے ہیں اور رشید نے امام محمد نے فرمایا: ہال ان کو علم دین کا پوراحصہ حاصل ہے اور جو بات امام شافعی کے متعلق پہنچائی گئے ہے وہ درست نہیں اور نہ ہی ان کی شان کے مناسب ہے۔رشید نے امام محمد کو کہا: اچھاتو تم ان کواپنے پیاس اس وقت تک رکھو کہ میں اس معاملے میں غور کرلوں۔ (شافعی، لا بوزہر ا، صغیہ نمبر 22 مصر) غالباً وہ مصیبت جو

امام شافعی پر واقع ہوئی تھی اس کو اللہ تعالی نے شافعی کے حصول علم کا ذراجہ بنادیا۔ تاکہ وہ علم کی طرف پوری توجہ دیں۔ کہ وہ ولایت یاسلطانی کی طرف کچھ بھی متوجہ دیں۔ جس کی بیہ صورت پیدا ہوگئی کہ آپ نے حضرت مجھ ابن حسن ؓ کے بہاں قیام کیا۔ امام شافعی پہلے ہے ہی امام محمد ؓ گی فقتہ اور ان کے نام ہو گیا تھا کہ وہ المل عراق کے فقہ مامل ہیں اور ان کے نام ہو گیا تھا کہ وہ المل عراق کے فقہ مامل ہیں اور ان کے حصول علم میں مصروف ہو اور ان کے حصول علم میں مصروف ہو گئے۔ امام محمد کی تمام کیاں پڑھیں اور ان سے حصول علم میں مصروف ہو گئے۔ چنا نچہ امام محمد کی تمام کیاں پڑھیں اور ان سے حصول علم میں مصروف ہو گئے۔ اب امام شافعی کو فقہ اہل عراق واہل ججاز دو نوں پر عبور عاصل ہو گیا جو عقل پر بھنی تھی اور وہ فقہ بھی عاصل ہو گئی جو عقل پر بھنی تھی اور وہ فقہ بھی عاصل ہو گئی جو عقل پر بھنی تھی اور وہ فقہ بھی عاصل ہو گئی جو عقل پر بھنی تھی اور وہ فقہ بھی عاصل ہو گئی جو عقل پر بھنی تھی اور وہ فقہ بھی عاصل ہو گئی جو عقل پر بھنی تھی اور عاصل کیاان کو اس کو برخاصل این جر ﷺ کے دونوں جس امام ملک آئن انس پر ختم تھی اور شافعی نے وہاں کا سفر اختیار کیا۔ امام مالک ؓ ہے اس کو حاصل کیاان کو کھی جو رہی تھا وہ وہ سے بی ریاست فقہ امام ملک این انس پر ختم تھی اور شافعی نے ابو صفیفہ کی مصاحب حضرت محمد این الحق نے محمد این میں جو بھی تھا وہ سب امام محمد ہے براوا حطم سالہذا شافعی میں علم رائے اور علم حدیث دونوں جمع ہو گئے امام شافعی نے محمد المام شافعی نے امام شافعی نے

- مكه مكرمه (آراء قديمه): امام شافق نّ نه ايني ابتدائی تعليم اور فقهی تحريرين مكه اور مدينه مين مرتب كين ان كي اس دوركي آراء ما كلي اور خفي فقه سے متاثر تقين، كيونكه انہوں نے امام مالك سّ براور است تعليم حاصل كي اور عراق مين امام ابو حنيفه لَّ كے شاگر دوں سے بھى سيكھا۔
- ممر (آراء جدیدہ): جب امام شافعی محمصر منتقل ہوئے تو انہوں نے مقامی فقہی مسائل کامشاہدہ کیا اور اپنے پہلے کے نظریات میں ترمیم کی۔ ان کی آراء جدیدہ زیادہ جامع اور مقامی حالات پر مبنی تھیں۔ انہوں نے اپنی کتاب "الأم" میں فقہی نظریات کی تدوین کی۔ مصر میں ان کے فقاو کی زیادہ تر تجرباتی اور استدلالی نوعیت کے ہیں۔ ایک واضح فرق "مسائل استحسان" کے حوالے سے ہے۔ امام شافعی شنے استحسان کو ایک غیر شرعی اصول قرار دیتے ہوئے اپنی جدید فقہ میں اس کارد کیا اور کہا کہ یہ قیاس کے خلاف ہے۔ <sup>9، 10</sup>

امام شافعی اہل حدیث اور اہل رائے کے مابین ایک بل کا کام کیا جس کے بارے میں عظیم محقق ڈاکٹر حمید اللہ لکھتے ہیں:

"Shafi'i combined both the qualities in his person. He had acquired Hadith from the masters of the subject and he had learnt law from the masters of analogy. He also had a full command over philosophy and dialectics. In his person, therefore, emerged a scholar who served as a link

<sup>8</sup>الينياً، ص16-22

Abid pg16-22

<sup>9</sup> الشافعي، محمد بن إدريس ،الأم، دار الوفاء، 1422ه، جلد 7، صفحه 225-

Al-shafa'i, Muhammad bin Idris, Al-Umm, Dar Al-Wafa, 1422 AH, Volume 7, Page 225.

<sup>10</sup> ابو زهرة، محمد،الشافعي: حياته وعصره - آراؤه وفقهه. دار الفكر العربي، 2005-

Abu Zahra, Muhammad, Al-Shafi'i: His Life and Asra - Arawa Figh. Dar al-Fikr al-Arabi, 2005.

between the two schools and provided a synthesis. His greatest achievement was that he united the two conflicting schools. He was fully conversant with Hadith and was a leading expert in analogy, inference, deduction and ijtihad As a result he was able to satisfy both the schools." (Dr. Hamidullah, Emergence of Islam)

امام شافعی کی شخصیت میں دونوں گروہوں (اہل حدیث اور اہل رائے) کی خصوصیات پائی جاتی تھی انہوں نے ماہر ترین محدثین سے حدیث کا علم حاصل کیا اور ماہر ترین فقہاء سے فقہ کا علم حاصل کیا انہیں فلسفہ اور جدلیات پر بھی کامل عبور حاصل تھا۔ ایسی شخصیت کی بنیاد پر وہ ایسے عالم سے جنہوں نے ان دونوں مکاتب فکر کو اکٹھا کر سے جنہوں نے ان دونوں مکاتب فکر کو اکٹھا کر دیا۔ نہ صرف حدیث پر مکمل عبور رکھتے تھے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ قیاس، استدلال، استخراج اور اجتہاد کے امام بھی تھے اسی وجہ سے وہ دونوں مکاتب فکر کے اہل علم کو مطمئن کر سکتے تھے۔ ا

وفات

امام شافعی گاو صال 204 ہجری (820 عیسوی) میں مصر کے شہر فسطاط میں ہوا۔ ان کامز ار مصرمیں ہی واقع ہے۔ 12

#### تصانيف

- 1. كتابالام نفه
- امام شافعی کی بیہ تصنیف فقہ شافعی کا بنیادی ماخذہے، جس میں انہوں نے فقہی مسائل پر تفصیلی بحث کی ہے۔
  - 2. الرساله

یہ کتاب اصول فقہ میں پہلی جامع تصنیف مانی جاتی ہے، جس میں امام شافعی نے اصولِ اجتہاد اور استنباط کے اصول وضع کیے۔

3. د يوانِ شافعي

یہ امام شافعی کے اشعار پر مشتمل مجموعہ ہے، جس میں حکمت اور معرفت سے بھر یور کلام شامل ہے۔

4. كتاب اختلاف الحديث

اس کتاب میں حدیث کے مختلف اقوال کے در میان تطبیق دینے کی کوشش کی گئی ہے۔

5. احكام القرآن

اس کتاب میں قرآن مجید کے احکامی آیات پر بحث کی گئی ہے۔

6. ابطال الاستحسان

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> محمد ادريس شافعي، كتاب الرساله (مترجم: محمد مبشر نذير)، 2007، <sup>1</sup>

Muhammad Idris Shafi'i, Kitab al-Risalah (translator: Muhammad Mubasher Nazir), 2007, p. 16

<sup>12</sup> ابن كثير، البدايه والنهابيه، ج10، ص10 -

Ibn Katheer, Al-Badayah Wal-Nahiyah, vol. 10, p. 310.

اس کتاب میں انہوں نے استحسان کو بے ضابطہ طریقہ قرار دیا اور اس کے استعال کو نفس کی خواہشات کی پیروی سے تشبیہ دی ہے۔ انہوں نے مؤتف اختیار کیا کہ شریعت کے احکام قر آن وسنت پر مبنی ہونے چاہئیں،اور کسی بھی استنباط میں واضح دلا کل کاہوناضر وری ہے۔

### شيوخ

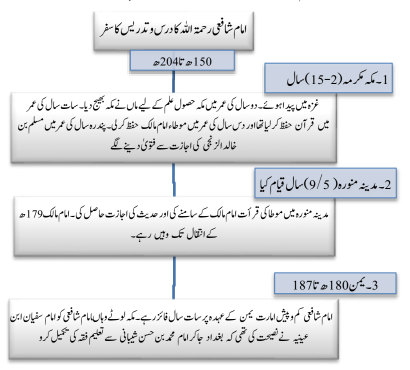
امام شافعی نے متعد داکابر علمااور محدثین سے علم حاصل کیا، جن میں سے چند مشہور شیوخ کے نام درج ذیل ہیں:

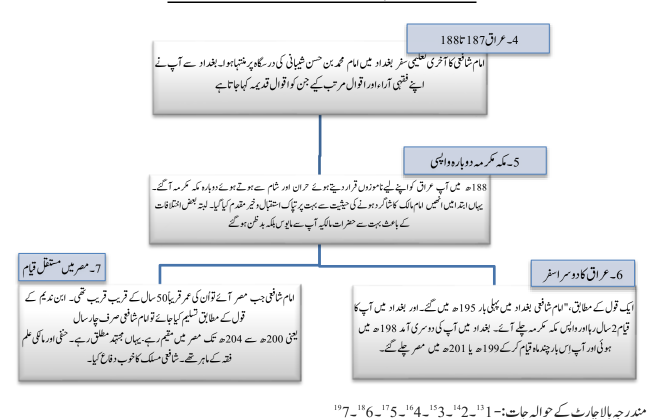
امام مالک بن انسُّ، امام محمد بن حسن الشيبانُيُّ، شيخ سفيان بن عيينه ، شيخ و کميع بن الجراح ، شيخ يجيٰ بن حسان، شيخ مسلم بن خالد الزنجی ، شيخ عبد الرحمن بن مهدی۔

#### تلامذه

امام شافعی ؓ کے تلامذہ کا دائرہ بہت وسیع تھا، کیونکہ آپ نے مختلف مقامات پر درس و تدریس اور علم کی اشاعت کی۔ان کے مشہور اور نمایاں شاگر د درج ذیل ہیں:

امام احمد بن حنبل ، المزنی (ابراہیم بن یجی المزنی)، الربیع بن سلیمان المرادی، ربیع بن سلیمان، امام شافعی کے قریبی شاگر داور ان کی تصانیف کے راوی تھے، خصوصاً "کتاب الام" اور "الرساله"، یونس بن عبد الاعلی، حرمله بن یجی ، زکریا الساجی، ابو ثور ابراہیم بن خالد، محمد بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الكہ من اہم كر دار ادا كيا۔ الحكم، اساعيل بن يجی المزنی: ۔ المزنی كا ثار امام شافعی كے وفادار شاگر دوں میں ہوتا ہے، جو فقہ شافعی كو ترتیب دینے میں اہم كر دار ادا كيا۔





<sup>13</sup> خطیب بغدادی: تاریخ بغداد، حلد 2 صفحه 59۔

Khatib Baghdadi: History of Baghdad, Volume 2, page 59.

<sup>14</sup> خطيب بغدادى: الجامع والبيان العلم، جلد 1 صفحه 98

Khatib al-Baghdadi: Al-Jami' al-bayan al-Ilam, Volume 1, page 98

15 ايضاً

Abid

16 اليناً، ج2ص 69

Abid,vol.2,pg.69

<sup>17</sup> دائرة المعارف الاسلامية: جلد 1 1 صفحه 577 ، مضمون الشافعي - مطبوعه لا بهور

Da'irat-ul-Ma'arif al-Islamiyya, Vol. 11, p. 577, Article: Al-Shafi'i, Published Lahore.

<sup>18</sup>ايضاً

Abid

19 الحافظ الذببي: سير اعلام النبلا، جلد 10 صفحه 50، مطبوعه موسسة الرسالة بيروت لبنان1401ه / 1981ء

Al-Hafiz Al-Dhahabi, Siyar A'lam al-Nubala, Vol. 10, p. 50, Published by Mu'assasat al-Risala, Beirut, Lebanon, 1401 AH / 1981 CE.

#### ضعيف حديث كانعارف

حافظ ابن صلاح الله نے خبر ضعیف کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

" ہر وہ حدیث جس میں حدیث صحیح اور حدیث حسن کی صفات مذکورہ جمع نہ ہوں وہ حدیث ضعیف ہے "00

حافظ ابن حجر نے ابن الصلاح کی تعریف پراعتراض کیاہے"اور اس طرح تعریف فرماکر اسے اعتراضات سے محفوظ قرار دیاہے کہ

"ہر وہ حدیث جس میں قبول کی صفات جمع نہ ہوں وہ حدیث ضعیف ہے "<sup>21</sup>"

علامہ ذہبی نے ان الفاظ میں تعریف بیان کی ہے" ما نقص عن درجة الحسن قلیلا"حدیث ضعیف وہ حدیث بنے گی جو در جہ حسن سے ذرا کم رتبے کی ہو۔22

اس سے ملتی جلتی تعریف البیقونی نے المنظومة البیقونیه "میں اشعار کی صورت میں کی ہے: ہر وہ حدیث جو حسن کے رتبہ سے کم ہووہ ضعیف کہلاتی ہے۔ 23

### ضعيف حديث اورامام شافعي كانقطه نظر

امام شافعی اور بالخصوص امام احمد بن حنبل کے دور میں حدیث "صحیح اور ضعیف" میں تقسیم ہوتی تھی اور حسن کی اصطلاح ان کے دور میں نہیں تھی اور ان کی ضعیف صحیح کی قسم حسن میں سے تھی جس میں کوئی ایباراوی نہیں ہوتا تھا جس سے حدیث نہ لی جاتی ہو۔ یہ بات واضح ہوگئ ہے کہ ضعیف حدیث جن کو امام شافعی اوراحمہ وغیرہ نے قیاس پر مقدم مانا ہے وہ حسن حدیث ہوتی تھی گر ان کے دور میں حسن کی اصطلاح موجود نہ تھی۔

"وكذلك نحن لا نقبل خبر من جهلناه، وكذلك لا نقبل خبرمن لم نعرفه بالصدق وعمل الخبر ١١٠٠

Ibn Salah, Muqaddimah Ibn Salah, p. 41.

Ibn Hajar, Ahmad bin Ali, Al-Nukat Ibn Salah, Matba'ah Umair, Madinah al-Munawwarah, Vol. 1, p. 491.

22 ذهبي، مثم الدين محمد بن احمد، مكتب مطبوعات الاسلاميه، ص 33

Imam Zahabi, Shams al-Din Muhammad bin Ahmad, Maktab Matbu'at al-Islamiyyah, p. 33

<sup>20</sup> ابن صلاح، مقدمه ابن صلاح، 41

<sup>21</sup> ابن حجر،احمد بن على،النكت ابن صلاح،مطبعه عمير،مدينه المنوره،ج1،ص491

<sup>23</sup> البيقوني، عمر بن محمد بن فتوح، المنظومة البيقونيه، دار المغني، ص12

<sup>1.</sup> Al-Bayquni, Umar bin Muhammad bin Futuh, Al-Manzumat al-Bayquniyyah, Dar al-Mughni, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> امام شافعي، كتاب الام، طبع بيت الافكارالدوليه ،باب اول، ص 1717

<sup>1.</sup> Imam al-Shafi'i, Kitab al-Umm, Published by Bayt al-Afkar al-Dawliyah, Vol. 1, p. 1717

اور اسی طرح ہم جسے مجہول سبھتے ہیں اُس کی (بیان کر دہ) حدیث کو نہیں مانتے اور اسی طرح جسے ہم سچائی اور نیک اعمال کے ساتھ نہیں جانتے تو اس کی (بیان کر دہ) حدیث بھی قبول نہیں کرتے۔

امام احمد ہی سے روایت ہے کہ (امام) شافعی نے مجھے فرمایا: تم حدیث اور رجال کو مجھ سے زیادہ جانتے ہولہذا اگر صحیح کی حدیث ہویابھرے(عراق) کی باشام کی (حدیث ہو) تا کہ میں اس پر عمل کروں بشر طیکہ حدیث صحیح ہو۔ 25

# مرسل حديث اورامام شافعي كانقطه نظر

محمہ جمال قاسی "قواعد المتحدیث" میں تحریر کرتے ہیں کہ امام شافعی کے نزدیک مرسل روایت کے قابل قبول ہونے کی کئی شرطیں ہیں: ایک یہ کہ ارسال کرنے والا تابعی کبار تابعین میں سے ہو۔ دوسری یہ کہ حدیث مرسل کسی دوسری موصول سندسے مروی ہو، یا اگر دوسری سند بھی مرسل ہو تواس میں ارسال کرنے والے راوی کے ہوں۔ تیسری یہ کہ ارسال کرنے والے راوی کے ہوں۔ تیسری یہ کہ ارسال کرنے والا راوی جب بھی محذوف راوی کا نام ذکر کرے تو ثقہ راوی ہی کا نام ذکر کرے تو ثقہ راوی ہی کا نام ذکر کرے، اور اگر اس کے ساتھ دوسرے ثقہ راوی بھی اسے روایت کرنے میں شریک ہوں تو وہ اس کی خالفت نہ کریں۔ چو تھی یہ کہ مرسل کی تائید کسی صحابی کے قول سے ہور ہی ہو، یا اکثر اہل علم نے اس کے مطابق فتوی دیا ہو۔ "<sup>26</sup>

حافظ ابن حجرنے امام شافعی کے حوالے سے نقل کیاہے:

ان لا مراسیل لا یجوز الاحتجاج به الامراسیل الصحابه ومراسیهل سید بن المسیب وما انعقد الاجماع علی اعمل به "مراسیل (مرسل احادیث) سے استدلال جائز نہیں ہے، سوائے صحابہ کی مراسیل، سعید بن المسیب کی مراسیل اور ان مراسیل کے جن پر عمل کرنے پر اجماع ہو چکا ہو۔"22

لہذاامام شافعی کے نز دیک صحابہ اور سعید بن المسیب کی مر اسیل کے علاوہ کوئی مر سل قابل قیول نہیں ہے۔ امام شافعی درج ذیل شر ائط کے ساتھ مر سل احادیث کو قبول کرتے ہیں۔

1-اسے کسی اور راوی نے منداً بیان کیا ہو۔ 2۔کسی دوسرے نے اسے بطور مرسیل روایت کیا ہو۔

25 ابن ابي حاتم، منا قب الشافعي، ص 70

Ibn Abi Hatim, Manaqib al-Shafi'i, p. 70.

Al-Nukat, Chapter: Hukm al-Marasel, p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> جمال قاسمي ، قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، دارالكتب العلميه بيروت، 141

Jamal al-Qasimi, Qawa'id al-Tahdith min Funun Mustalah al-Hadith, Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, Beirut, p. 141.

<sup>27</sup> النكت ، باب حكم المراسيل ، ص٢٠٢

4۔ اہل علم کی اکثریت نے اس کی تائید کی ہو۔

3۔اس کے قول کی تائید صحابی سے ہوتی ہو۔

5۔ راوی کے حالات واضح ہوں کہ وہ ثقہ راویوں سے روایت کر تاہے۔

ان شر ائط سے کوئی ایک شرط بھی ہوتی تو امام شافعی مرسل روایت سے ججت اخذ کرتے مگر کوئی روایت ان شر ائط میں سے کسی ایک پر بھی پوری نہیں اترتی تووہ مرسل امام شافعی کے نزدیک قابل جحت نہیں ہے۔ چنانچہ ریہ کہنادینی خیانت پر مبنی ہے کہ امام شافعی ہر مرسل سے ججت اخذ کیا کرتے تھے۔

آئمہ کے اقوال سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ ان میں سے کسی نے بھی ان ضعیف روایات سے استدلال نہیں کیا ہے جس میں کوئی راوی متھم،
کذاب، فخش خطایا جس سے روایت لینا جائز نہ ہو ان سے روایات نہیں لیں ہیں، بلکہ وہ حسن درجے کی روایت ہوتی تھی۔ مگر احمد بن الصدیق الغماری المالی کے حوالے سے نقل کیا گیا ہے کہ مالکیہ کے علاوہ چاروں ائمہ نے ضعیف بلکہ بعض روایات تو تقریباً موضوع کے قریب ہیں جن سے حجت لی گئی ہے اور ضعیف حدیث سے احکام میں عمل نہیں کیا جائے گا۔ اس اصول کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ یہ بات جو ائمہ کے حوالے سے نقل کی گئی ہے اس کے بارے میں ہم یہی کہتے ہیں کہ ان ائمہ تک ان روایات کاضعف ہونا پائے ثبوت تک نہیں پہنچا ہو گا اور اس بنا پر انہوں نے اس سے استدلال کو جائز قرار دیا ہوگا۔

### امام شافعی کا ضعیف حدیث اور قیاس کے حوالے سے مؤقف

امام شافعی ؓ کے اصول کے مطابق، اگر ضعیف حدیث شریعت کے مقاصد سے ہم آ ہنگ ہو اور اس کی روایت صیحے حدیث نہ ملے، تواس پر عمل کو قیاس پر فوقیت دی جاسکتی ہے۔ کتاب الرسالہ میں امام شافعی ؓ بیان فرماتے ہیں:

"وَالْخَبَرُ الضَّعِيفُ إِذَا لَمْ يَجِدْ مَا هُوَ أَقْوَى مِنْهُ، وَكَانَ يَلْزَمُ فِي الْمُعْنَى مَعْنَاهُ، فَقَدْ رَأَيْتُ الْعَمَلَ بِهِ وَاجِبًا."82

ینی:"اگر ہمیں اس ضعیف حدیث سے زیادہ قوی کوئی دلیل نہ ملے اور اس کا مفہوم شریعت کے مطابق ہو، تو اس پر عمل کر ناواجب ہے۔"

1 ـ وضویے متعلقه ضعیف حدیث پر دلیل:

"من قاء او رعف فليتوضا"

"جس شخص کوقے آئے یااسے نکسیر (ناک سے خون) پھوٹے تووہ وضو کرلے۔"

اس حدیث میں وضو کا حکم دیا گیاہے کہ قے آنے یاناک سے خون بہنے کی صورت میں وضو کیاجائے تا کہ طہارت بر قرار رہے۔

Imam Shafi'i, Muhammad bin Idris. "Al-Rasalah", Research: Mahmud bin Shakir, Dar al-Wafa, al-Mansurah, Egypt, p. 98.

<sup>28</sup> امام شافعيّ، محمد بن ادريس. "الرساله"، تحقيق: محمود بن شاكر، دار الوفاء، المنصوره، مصر، صفحه 98-

"من قاء او رعف فلیتوضا"ضعیف ہے، لیکن طہارت کے باب میں امام شافعیؓ کے نزدیک وضو کواحتیاطی اصول کے طور پر قبول کیا گیاہے تاکہ عبادات میں طہارت کوبر قرار رکھا جاسکے۔امام شافعیؓ نے اپنی کتاب، کتاب الام میں واضح کیا کہ اگر ضعیف حدیث میں حکم موجود ہواور اس کاموضوع عقل وقیاس سے معلوم نہ ہوسکے تواس پر عمل قیاس سے بہتر ہے:

"أَنَّ الْعَمَلَ بِالْخَبَرِ الْمُرْفُوعِ فِي مَعْنَاهُ أَوْلَى مِنَ الْقِيَاسِ، لِأَنَّ الْخَبَرَ الْمُرْفُوعَ مَا كَانَ قُرُبْبًا مِنَ السُّنَّةِ." وَ"

حدیث" اَلا اَن صیدوج وعضاهه حرام" (لیعنی: شهر مدینه کے درختوں کاٹنے اور شکار کو حرام قرار دینا) پر بھی امام شافعی گاموقف ہے کہ ضعیف ہونے کے باوجو داس پر عمل قیاس سے بہتر ہے، کیونکہ بیہ حکم حرمت اور احترام پر مبنی ہے، اور حدیث سے ملنے والا حکم قیاس سے زیادہ شریعت کی روح کو ظاہر کر تاہے۔

امام شافعی کی کتاب الام میں ہے:

"إِذَا أَتَى الْخَبَرُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِأَمْرِ فِيهِ تَحْرِيمٌ وَحُرْمَةٌ، فَنَأْخُذُ بِهِ وَنَتْرَكُ الْقِيَاسَ."ق

"جب رسول الله صلی الله علیه وسلم سے کوئی ایسی خبر پہنچے جس میں کسی چیز کی حرمت اور عزت (احترام) کاذکر ہو، توہم اس (خبر) کو قبول کرتے ہیں اور قیاس کوترک کر دیتے ہیں۔"

## امام شافعی کا مدلس حدیث کے حوالے سے مؤقف

امام ابو عبداللہ محمہ بن ادریس الشافعیؒ (متوفی ۲۰۴ه) نے فرمایا: "ومن عرفناه دلّس مرة فقد أبان لنا عورته في روایته "اق" "جس کے بارے میں ہمیں معلوم ہوگیا کہ اُس نے ایک دفعہ تدلیس کی ہے تو اُس نے اپنی پوشیرہ بات ہمارے سامنے ظاہر کر دی۔ "
اس کے بعد امام شافعیؒ نے فرمایا": فقلنا: لا نقبل من مدلّس حدیثًا حتی یقول فیه: حدثنی أو سمعت 32"

"ليس ہم نے كہا: ہم كسى مدلس سے كوئى حديث قبول نہيں كرتے، حتى كه وه حدثني ياسمعت كهد"

Imam Shafi'i, Muhammad bin Idris. Al-Risalah, Research: Ahmad Muhammad Shakir, Dar al-Maarif, Egypt, p. 108.

30 ايضاً

Abid

32 ابضاً

Abid

<sup>29</sup> امام شافعيّ، محمد بن ادريس. "الام"، تحقيق: احمد شاكر، دار الوفاء، المنصوره، مصر، جلد 7، صفحه 444ـ

<sup>31</sup> امام شافعيّ، محمد بن ادريس. الرساله، تحقيق: احمد محمد شاكر، دار المعارف، مصر، ص 108-

Imam Shafi'i, Muhammad bin Idris. Al-Risalah, Research: Ahmad Muhammad Shakir, Dar al-Maarif, Egypt, p. 108.

امام شافعی کے بیان کردہ اس اُصول سے معلوم ہوا کہ جس راوی سے ساری زندگی میں ایک دفعہ تدلیس کرنا ثابت ہو جائے تو اُس کی عن والی روایت قابل قبول نہیں ہوتی۔

ابن رجب حنبلی (متوفی ۹۵۷ھ)نے لکھاہے:

"ولم يعتبر الشافعي أن يتكرر التدليس من الراوي ولا أن يغلب على حديثه،بل اعتبر ثبوت تدليسه ولو بمرة واحدة "<sup>33</sup>

"اور شافعی نے اس کا اعتبار نہیں کیا کہ راوی بار بارتدلیس کرے اور نہ اُنھوں نے اس کا اعتبار کیا ہے کہ اس کی روایات پر تدلیس غالب ہو، بلکہ اُنھوں نے راوی سے ثبوتِ تدلیس کا اعتبار کیا ہے اور اگرچہ ( ساری زندگی میں ) صرف ایک مرتبہ ہی ہو۔" امام شافق اُس اُصول میں اکیے نہیں بلکہ جمہور علماان کے ساتھ ہیں، لہٰذازر کشی کا"وہو نص غریب لم یحکمه الجمہور " 34 کہناغلط ہے۔ اگر کوئی شخص اس پر بصند ہے کہ اس منہج اور اُصول میں امام شافعی اُسلے تھے یاجمہور کے خلاف تھے!! تو وہ درج ذیل اقتباسات پر ٹھنڈے دل سے غور کرے۔

امام ابو قدید عبید اللہ بن فضالہ النسائی ( ثقبہ مامون ) سے روایت ہے کہ (امام ) اسحق بن راہو یہ نے فرمایا: میں نے احمد بن حنبل کی طرف لکھ کر جیجا اور در خواست کی کہ وہ میری ضرورت کے مطابق(امام) شافعی کی کتابوں میں سے (کچھ) بھیجیں تو اُنھوں نے میرے یاس کتاب الرسالہ بھیجی۔ 35 اس انڑے معلوم ہوا کہ امام احمد بن حنبل گتاب الرسالہ سے راضی (متفق) تھے اور تدلیس کے اس مسکلے میں اُن کی طرف سے امام شافعی پر رد ثابت نہیں، لہٰذااُن کے نزدیک بھی مدلس کی عن والی روایت ضعیف ہے، چاہے قلیل التدلیس ہو باکثیر التدلیس۔

حافظ ابن حمان بستی (متوفی ۴۵۴هه) نے فرمایا : وہ ثقه مدلسین جوروایات میں تدلیس کرتے تھے مثلاً قیادہ، کیچیٰ بن ابی کثیر ،اعمش، ابواسحق، ابن جریج،ابن اسحق، ثوری، ہشیم اور جو اُن کے مشابہ تھے جن کی تعداد زیادہ ہے، وہ پیندیدہ اماموں اور دین میں پر ہیز گاروں میں سے تھے۔وہ سب سے (روایات) ککھتے اور جن سے سنتے تواُن سے روایتیں بھی بیان کرتے تھے۔ بعض او قات وہ شیخ یعنی اُستاذ سے سننے کے بعد ضعیف لو گوں سے سنی ہو کی روامات اس (شیخ ) سے بطور تدلیس بیان کرتے تھے، ان کی (معنعن )روایات سے استدلال جائز نہیں ہے۔ پس جب تک مدلس اگر جیہ ثقہ ہو

Al-Nukat, p. 188.

<sup>33</sup> الترمذي ،شرح علل ، طبع: دار الملاح للطبع والنشر،١، ٣٥٣

Al-Tirmidhi, Sharh 'Ilal, Published by Dar al-Mallah, Vol. 1, p. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> زركشي، محمد بن عبدالله. "النكت علىٰ مقدمه ابن الصلاح". صفحه ١٨٨.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> كتاب الجرح والتعديل:٧؍ ٢٠۴ وسنده صحيح، تاريخ دمشق لابن عساكر:٥٤ ـ ٢٩٢٠٢٩١، نيز ديك<u>هث</u> مناقب الشافعي للبهقي:١؍ ٣٣۴ وسنده صحيح Kitab al-Jarh wa al-Ta'dil, Vol. 7, p. 204, Tareekh Dimashq by Ibn Asakir, Vol. 54, pp. 291-292; see also Manaqib al-Shafi'i by Al-Bayhaqi, Vol. 1, p. 234

حد ثنی یاسمعتُ نہ کے ( یعنی ساع کی نصر تک نہ کرے ) تو اس کی روایت سے اِستدلال جائز نہیں ہے اور یہ ابوعبداللہ محمد بن ادریس الشافعی گی اصل ( یعنی اُصول ) ہے اور ہمارے اساتذہ نے اس میں اُن کی اتباع ( یعنی موافقت ) کی ہے۔ 36

اگر مدلس کے بارے میں بیہ معلوم ہو کہ اس نے صرف ثقہ سے ہی تدلیس کی ہے، پھر اگر اس طرح ہے تواس کی روایت مقبول ہے اور اگر چہ وہ ساع کی تصر تک نہ کرے، اور بیہ بات (ساری) دنیا میں سوائے سفیان بن عیدنہ اکیلے کے کسی اور کے لئے ثابت نہیں ہے۔ کیونکہ وہ تدلیس کرتے سے اور صرف ثقہ متقن سے ہی تدلیس کرتے سفیان بن عیدنہ کی ایسی کوئی روایت نہیں پائی جاتی جس میں اُنھوں نے تدلیس کی ہو مگر اسی روایت میں اُنھوں نے ایپ جیسے ثقہ سے تصر تے ساع کر دی تھی۔ اس وجہ سے ان کی روایت کے مقبول ہونے کا تھم اگر چہ وہ ساع کی تصر تکنہ کریں۔

حافظ ابن حبال کے اس بیان سے درج ذیل اہم نکات واضح ہیں:

1۔جس راوی کا مدلس ہونا ثابت ہو،اس کی عدم تصریح ساع والی روایت غیر مقبول ہوتی ہے۔

2۔ امام شافعی کا بیان کر دہ اُصول صحیح ہے۔

3۔ امام شافعی اپنے اُصول میں منفر د نہیں بلکہ ابن حبان اور اُن کے شیوخ (نیز (عبدالرحمن بن مہدی) احمد بن حنبل، اسحق بن راہویہ، مزنی، بیہقی اور خطیب بغدادی وغیر ہم جبیبا کہ ہمارے اس مضمون سے ثابت ہے ) نے امام شافعی کی تائید فرمائی ہے۔

4۔ کثیر اور قلیل تدلیس میں فرق کرنے والا منہج صحیح نہیں بلکہ مرجوح ہے۔

5۔ اگر مدلس کی عن والی روایت مقبول ہے تو پھر منقطع اور مرسل روایات کیوں غیر مقبول ہیں؟

6۔ مدلسین مثلاً امام سفیان توریؓ وغیرہ کی معنعن اور ساع کی صراحت کے بغیر والی روایات غیر مقبول ہیں ، اگر چہ بعض متاخر علمانے اُنھیں طبقہ ثانیہ پاطبقۂ اولی میں ذکر کرر کھاہو۔

7۔ حافظ ابن حبان کے نزدیک امام سفیان بن عیدینہ صرف ثقہ سے ہی تدلیس کرتے تھے۔37

### فضائل اعمال سے متعلق ضعیف حدیث پر امام شافعی کامؤقف

امام شافعی ؓ نے فضائل اعمال میں ضعیف احادیث پر عمل کے جواز سے متعلق اپنی کتب میں بعض اصول بیان کیے ہیں، جو محدثین اور فقہاء کے عام اصولوں کے ساتھ ہم آ ہنگ ہیں۔ان کے مؤقف کی وضاحت کے لیے درج ذیل حوالے اہم ہیں:

1. كتاب الام: امام شافعی نّے اپنی كتاب "الام" میں بیان كیا ہے كه ضعیف احادیث كوعقائد اور احكام کے مسائل میں قبول نہیں كیا جاسكتا، لیكن ترغیب وتر ہیب اور فضائل اعمال میں ان پر عمل ممكن ہے، بشر طیكہ وہ حدیث موضوع نہ ہواور اس كا تعلق شریعت کے عمومی اصولوں سے ہو۔ 38

Kitab al-Majruhin, Vol. 1, p. 92; another edition: Vol. 1, p. 86.

<sup>37</sup> ايضاً

Abid

<sup>36</sup> كتاب المجروحين:١، ٩٢، دوسرا نسخه:١، ٨٤

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>كتاب الام، دار الكتب العلميه، بيروت، جلد 1، صفحه 34

2. الرسالہ: امام شافعی ؓ نے اپنی کتاب "الرسالہ" میں حدیث کے درجات اور ان کے استعال کے متعلق اصولی وضاحت کی ہے۔ ضعیف احادیث کے بارے میں ان کاموقف میہ ہے کہ جب تک ان کاضعف ایسانہ ہو جو حدیث کونا قابل قبول بنائے، وہ فضائل اعمال میں ان کو استعال کرنے کے لیے نرم رویہ اختیار کرتے ہیں۔ 39۔

امام شافعیؓ کے اصولوں کی مزید وضاحت بعد کے علاء نے کی، جیسا کہ امام نوویؓ اور ابن حجرؓ نے۔ امام نوویؓ نے "المجموع" میں وضاحت کی کہ امام شافعیؓ گااصول بیر تھا کہ اگر ضعیف حدیث موضوع نہ ہواور اس کی اصل موجو د ہو، تو فضائل میں اس پر عمل ممکن ہے۔ ۵

## معاصر ائمه كرام كى آراء

1- قیاس پرترجیج کے حوالے سے متفقہ رائے: امام احمد بن حنبل، امام شافعی، اور امام ابو حنیفہ سمیت کئی ائمہ کا اتفاق تھا کہ ضعیف حدیث کو قیاس پر ترجیح

دی جاسکتی ہے، بشر طیکہ حدیث موضوع نہ ہواور دین کے اصولوں سے ہم آ ہنگ ہو۔ 41

2-عقائد اور احکام کے حوالے سے متفقہ رائے: تمام ائمہ اس بات پر متفق تھے کہ ضعیف حدیث کو عقائد اور احکام میں قبول نہیں کیا جاسکتا۔ ان معاملات میں صرف صحیح یاحسن حدیث ہی معتبر سمجھی جاتی تھی۔ 42

3 - فضائل اعمال میں ضعیف حدیث کے استعال میں اختلافی رائے: امام احمد بن حنبل اور امام ابوداؤد فضائل اعمال میں ضعیف حدیث کے استعال کو جائز سمجھتے تھے، بشر طیکہ وہ جھوٹ یا سخت ضعف سے پاک ہو۔ قل امام شافعی اور امام مالک اس معاملے میں زیادہ مختاط تھے اور فضائل اعمال میں بھی ضعیف حدیث کو قبول کرنے کے لیے مضبوط شواہد یادیگر احادیث سے تقویت ضروری سمجھتے تھے۔ 44

<sup>39</sup>الرساله، مكتبه دار الفكر، صفحه 45

Al-Risalah, Maktabdar al-Fikr, page 45

40 امام نوويٌ، المجموع، ج 1، ص 64

Imam al-Nawawi, Al-Majmu', Vol. 1, p. 64.

41 ابن تيمييه، مجموع الفتاويٰ، دار الوفاء، ج 18، ص 65 ـ

Ibn Taymiyyah, Majmu' al-Fatawa, Dar al-Wafa, Vol. 18, p. 65.

<sup>42</sup> ابن الصلاح، علوم الحديث، دار الكتب العلميه، ص94\_

Ibn Salah, 'Uloom al-Hadith, Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, p. 94.

<sup>43</sup>ابن رجب، شرح علل الترمذي، دار ابن الجوزي، ج1، ص11 و\_

Ibn Rajab, Sharh 'Ilal al-Tirmidhi, Dar Ibn al-Jawzi, Vol. 1, p. 310.

<sup>44</sup> امام شافعی، الرساله، دار السلام، ص399\_

Imam al-Shafi'i, Al-Risalah, Dar al-Salam, p. 399

4. مرسل مدیث کے استعال میں اختلافی رائے: امام مالک اور امام ابو حنیفہ مرسل حدیث کو قابل قبول سیجھتے تھے، خاص طور پر جب وہ مدینہ کے عمل یا قیاس کے مطابق ہو۔ امام شافعی نے مرسل حدیث کے بارے میں زیادہ سخت معیار اپنایا اور اس کی قبولیت کو مشر وط کیا کہ وہ دیگر شواہد سے تقویت یافتہ ہو۔ 46,45

امام ترفدی اور البوداؤد کی رائے: ترفدی اور البوداؤد کا فضائل اعمال میں ضعیف حدیث کو استعال کرنے کا ذکر ابن رجب نے اپنی کتاب شرح علل الترفذی میں کیاہے، جہاں انہوں نے وضاحت کی کہ بیہ محدثین ایسے ضعیف احادیث کو نقل کرتے تھے جو جھوٹ پر مبنی نہ ہوں اور نرمی پیدا کرنے یااعمال کی ترغیب کے لیے مفید ہوں۔ 4 ضعیف حدیث کو وعظ و نصیحت ، ترغیب وتر ہیب، اور قصے وغیر ہ بیان کرنے کے لئے ان حدیثوں کا استعال کیا جاسکتا ہے۔ اس معاطے میں سفیان ثوری، عبد الرحمٰن مہدی اور احمد بن حنبل جیسے ماہرین حدیث نے بھی نرمی برتی ہے۔ 48

### خلاصه كلام

امام الثافعی اسلام کے عظیم فقیہ، محدث اور اصولِ فقہ کے بانی تھے جنہوں نے فقہ کو ایک متحکم اور منظم طریقے سے مرتب کیا۔ انہوں نے حدیث کی صحت کی اہمیت پر زور دیا اور اس کے مختلف در جات کو واضح کیا۔ امام شافعی کاضعیف حدیث کے بارے میں موقف تھا کہ وہ عمو می طور پر ضعیف حدیث کی صحت کی اہمیت پر عمل کرنے کو درست نہیں سمجھتے، تاہم اگر ضعیف حدیث کسی اور صحیح حدیث سے تقویت پاتی ہو یا اس کی تائید میں کوئی مضبوط دلیل موجو دہو تو اسے تبول کیا جاسکتا ہے۔ مرسل حدیث (وہ حدیث جس میں تابعی نے سیدنا صحابی سے براہِ راست نقل نہ کیا ہو) کو بھی امام شافعی ضعیف سمجھتے تھے، اور ان کا کہنا تھا کہ اس پر عمل نہیں کیا جاسکتا، مگر اگر مرسل حدیث کسی دیگر معتبر روایت سے ہم آہنگ ہو تو اسے تسلیم کیا جاسکتا ہے۔ امام شافعی کا قیاس کے حوالے سے یہ مؤقف تھا کہ قیاس کا استعال صرف اس صورت میں کیا جائے جب قر آن و حدیث میں کوئی واضح محم نہ ہو، اور قیاس کے ذریعے کسی مسئلے کا حل نکالنے کی کوشش کی جائے۔ امام شافعی فضائل اعمال کی حدیثوں کے بارے میں مختلط تھے، ان کا کہنا تھا کہ اگر چہ فضائل کے متعلق حدیث مسئلے کا حل نکالنے کی کوشش کی جائے۔ امام شافعی فضائل اعمال کی حدیثوں کے بارے میں مختلط تھے، ان کا کہنا تھا کہ اگر چہ فضائل کے متعلق حدیث مسئلے کا حل نکالنے بین جب تک وہ بالکل بے بنیاد نہ ہوں، انہیں لوگوں کو ترغیب دینے کے لیے استعال کیا جا سکتا ہے۔ امام شافعی کی اس مستند اور متوازن رائے نے اسلامی فقہ کی بنیادوں کو مستحکم کیا اور آن تک ان کے اصولوں کی بیا جا سکتا ہے۔ امام شافعی کی اس مستند اور متوازن رائے نے اسلامی فقہ کی بنیادوں کو مستحکم کیا اور آن تک ان کے اصولوں کی بیاتی ہے۔

Imam Malik, Muwatta Imam Malik, Dar Ihya al-Turath, Vol. 1, p. 49.

<sup>46</sup> امام شافعی،الرساله، دارالسلام،ص400\_

Imam al-Shafi'i, Al-Risalah, Dar al-Salam, p. 400.

<sup>47</sup> ابن رجب، شرح علل الترمذي، دار ابن الجوزي، ج1، ص11 و\_

Ibn Rajab, Sharh 'Ilal al-Tirmidhi, Dar Ibn al-Jawzi, Vol. 1, p. 310.

<sup>48</sup>علوم الحديث ص 93 اور الكفاية ص 33

Khatib al-Baghdadi, al-Kifayat, p. 33

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>امام مالك، موطاامام مالك، دار احياءالتراث، ج1، ص49\_

محدثین کے در میان ضعیف حدیث کے بارے میں اصولی اتفاق تھا کہ اسے عقائد اور احکام میں قبول نہیں کیا جاسکتا۔ تاہم، فضائل اعمال میں امام احمد، ابوداؤد، اور ترفذی نرم رویہ رکھتے تھے، جبکہ امام شافعی اور امام مالک نے اس میں بھی احتیاط برتی۔ مرسل حدیث کے معاملے میں امام مالک اور امام ابو حنیفہ نے اسے قابل قبول سمجھا، گرامام شافعی کامعیار زیادہ سخت تھا۔

#### سفارشات

ضعیف حدیث کے موضوع پر امام شافعی کے نقط نظر کے حوالے سے تحقیق کے اختتام پر درج ذیل سفار شات پیش کی جاتی ہیں:

1۔ مدارس اور یونیورسٹیز میں علم حدیث کے طلبہ کو ضعیف حدیث کی تعریف، اس کی اقسام، اور اس کے استعال کے اصولوں کی تفصیل سے تعلیم دی جائے تاکہ اس موضوع پر علمی شعور پیدا کیا جاسکے۔

- 2. فضائل اعمال میں ضعیف حدیث کے استعال کے لیے محدثین کے مقرر کردہ اصولوں کو واضح کیا جائے، جیسے کہ حدیث کا دین کی اصل تعلیمات سے مطابقت رکھنا اور اس کی بنیاد پر کوئی نیا تھم جاری نہ ہونا۔
- 3. مختلف مکاتب فکر کے در میان ضعیف حدیث کے قبول یار د کے معاملے میں پیدا ہونے والے اختلافات کو کم کرنے کے لیے مکالمے اور تحقیق مباحثوں کا انعقاد کیا جائے، تا کہ ایک متوازن اور قابل قبول موقف اپنایا جاسکے۔
- 4. ضعیف حدیث پرامام شافعی اُور دیگر محدثین کے نقطۂ نظر پر مزید تحقیقی کام کی حوصلہ افزائی کی جائے، تا کہ عصر حاضر کے مسائل کوان اصولوں کی روشنی میں حل کیا جاسکے۔
- 5. محدثین کی مستند کتب اور ان کے اصول و قواعد پر مبنی جدید اور آسان فہم مواد کی اشاعت کی جائے تا کہ عام قار نمین اور طلبہ کو بھی اس موضوع کو سمجھنے میں سہولت ہو۔
- 6. علاء اور دینی رہنماعوام کوضعیف حدیث کے صحیح استعال اور اس کی حدود کے بارے میں آگاہ کریں تا کہ دین کی تعلیمات کو مستند اور درست انداز میں عام کیا جاسکے۔
- یہ سفار شات اس بات کویقینی بنائیں گی کہ ضعیف حدیث کے استعال اور اس کے حوالے سے امام شافعی ؓ کے موقف کو بہتر طور پر سمجھا اور عملی طور پر نافذ کیا جا سکے۔